@ Al-Murid e-ISSN : XXXX-XXXX

Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Volume 1, Nomor 1, Tahun 2023

Agama dan Gerakan Sosial Di Indonesia
(Telaah Kritis Tentang Perkembangan Pendidikan Agama
di Ormas Muhammadiyah)

Agus Rahmat Nugraha
Email : radhea2003@gmail.com
STAI Darul Arqgom Muhamadiyah Garut

Wati Karmila
Email : watikarmila@staidamgarut.ac.id
STAI Darul Arqgom Muhamadiyah Garut

Abstrak : Tujuan penelitian ini untuk menelaah tentang agama dan gerakan
sosial di Indonesia :telaah kritis tentang perkembangan pendidikan agama di
ormas Muhammadiyah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif,
metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan atau
library research, yakni penelitian yang dilakukan melalui pengumpulan data
atau karya tulis ilmiah dengan objek penelitian atau pengumpulan data bersifat
kepustakaan. Hasil telaah membuktikan bahwa dengan semangat barunya,
Muhamamdiyah selalu menampilkan pendidikan Islam dengan pendekatan
modern, yang berupaya mengintegrasikan pengarusutamaan ilmu agama dan
umum, yang tidak dipisahkan antara satu dengan yang lainnya. Arah
revitalisasi pendidikan Muhammadiyah saat ini adalah penyatuan antara
pengembangan fondasi konseptual dan praktisi pendidikan, yakni pendidikan
yang menghidupkan kehidupan keumatan dan kebangsaan dengan nafas
kebaharuan. Dengan karakter pendidikan Muhammadiyah yang holistik,
dimana pendidikan Muhammadiyah mencakup integritas
sekolah/madrasah/pesantren, keluarga, dan masyarakat yang saling
mendukung. Pendidikan holistik ini pada gilirannya diharapkan menjadi
solusi terbaik, apalagi dibantu teknologi yang semakin sophisticated, maka AIK
(Al-Islam Kemuhammadiyahan) atau juga Al-Islam dan Ismuba (Al-Islam,
Kemuhammadiyahan dan Bahasa Arab) adalah core system dari pendidikan
holistik ala Muhammadiyah. Inti sistem inilah yang akan memandu integrasi
imn dan kemajuan yang selalu memerlukan penguatan dari berbagai aspek.

Kata kunci : Agama, Gerakan Sosial, Indonesia

100



Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila

Abstract : The purpose of this study is to examine religion and social movements in
Indonesia: a critical study of the development of religious education in Muhammadiyah
mass organizations. This research uses a qualitative approach, the method used in this
research is a literature study or library research, which is research conducted through
data collection or scientific papers with the object of research or data collection is
bibliographical. The results of the study proved that with his new spirit,
Muhamamdiyah always presented Islamic education with a modern approach, which
sought to integrate the mainstreaming of religious and general sciences, which were not
separated from one another. The current direction of revitalization of Muhammadiyah
education is the unification between the development of conceptual foundations and
educational practitioners, namely Education that revives the life of the community and
nationality with a breath of novelty. With the holistic character of Muhammadiyah
education, where  Muhammadiyah  education includes the integrity of
schools/madrasahs/pesantren, families, and communities that support each other. This
holistic education in turn is expected to be the best solution, especially assisted by
increasingly sophisticated technology, then AIK (Al-Islam Kemuhammadiyahan) or also
Al-Islam and Ismuba (Al-Islam, Kemuhammadiyahan and Arabic) is the core system of
holistic education in the style of Muhammadiyah. The core of this system will guide the
integration of IMN and progress that always requires strengthening from various
aspects.

Keywords : Religion, Social Movement, Indonesia

Submitted : 27-04-2023 | Accepted : 27-04-2023 | Published : 29-04-2023

PENDAHULUAN

Secara historis, hampir semua peneliti pendidikan dan pengamat Islam di
Indonesia menyepakati bahwa Muhammadiyah merupakan pelopor pembaruan
pendidikan Islam yang sangat berpengaruh di Indonesia (Steenbrink, 1994; Delir Noer,
1994, Wirjosukarto, 1968, dan Benda 1980) dalam (Lubis et al., 1993). Muhammadiyah
adalah organisasi yang lahir sebagai alternatif berbagai persoalan yang dihadapi umat
Islam Indonesia sekitar akhir abad 19 dan 20 (Mulkhan, 1990). Salah satu latar belakang
KH. Ahmad Dahlan mendirikan Muhammadiyah (1912) berkaitan dengan gagasan
pemikirannya tentang sistem pendidikan yang semestinya bagi umat Islam sesuai dengan
sumber ajarannya yang memajukan. Muhammadiyah merupakan konsekuensi logis
munculnya pertanyaan sederhana seorang muslim kepada diri dan masyarakatnya
tentang bagaimana memahami dan mengamalkan kebenaran Islam yang telah diimani
sehingga pesan global Islam Rahmatan lill “alamin, atau kesejahteraan bagi seluruh
kehidupan dapat terwujud dalam kehidupan obyektif umat Islam” (Mulkhan, 1990).

Hal ini sebagaimana yang dinyatakan oleh Mitsuo Nakamura, bahwa bersumber
dari kenyataan Islam dalam sejarahnya muncul sebagai suatu gerakan pembaharuan
masyarakat (social reform) atas dasar apa yang diyakini sebagai kebenaran wahyu atau
norma-norma transedenta (Nakamura, 2019). Sejak awal, bahkan, sebelum mendirikan
Muhammaidyah K.H. Ahmad Dahlan sudah menaruh perhatian khusus mengenai arti
penting pendidikan yang inovatif dan progresif bagi umat tanpa harus kehilangan
identitasnya. Dalam konteks ini, A. Mukti Ali menyebutnya dengan ungkapan “reformulasi

101



Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila

ajaran dan pendidikan Islam”, atau menurut M. Basit Wahid, “memperbaharui sistem
pendidikan Islam secara modern sesuai dengan kehendak dan kemajuan zaman”.

Muhamadiyah sebagai salah satu Orrmas Islam dapat diartikan sebagai organisasi
berbasis massa yang disatukan oleh tujuan untuk memperjuangkan tegaknya agama Islam
sesuai Al-Qur“an dan Sunnah serta memajukan umat Islam dalam berbagai bidang; baik
dalam bidang agama, pendidikan, sosial maupun budaya (Shomad, 2017). Visi dan misi
pendidikan Muhammadiyah dapat dibaca dalam dokumen-dokumen gerakan
Muhammadiyah awal, dan sekurangnya ada dua dokumen penting yang memberitahu
tentang visi kemanusiaan pendidikan Muhammadiyah. Adaun dokumen-dokumen
tersebuat adalah:

Dokumen pertama, berupa transkrip pidato K.H. Ahmad Dahlan dalam Kongres
Muhammadiyah bulan Desember 1922 berjudul “Kesatuan Hidup Manusia” yang
pertamakali dipublikasikan oleh Hoofdbestuur (HB) Majlis Taman Pustaka, dalam
dokumen ini K.H. Ahmad Dahlan menyampaikan bahwa:”sebagian besar pemimpin
belum menaruh perhatian pada kebaikan dan kesajahteraan manusia, akan tetapi baru
memperhatikan kaum dan golongannya sendiri, bahkan badannya sendiri, jika badannya
sudah memperoleh kesenangan mereka merasa berpahala dan seolah telah sampai pada
tujuan dan maksud. “

Dokumen kedua, prasaran PP (dulu HB) Muhammadiyah dalam Kongres Islam
Cirebon yang tercantum dalam Laporan tahun 1922, secara rinci dokumen ini dapat
dibaca dalam buku “Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah, karya Abdul Munir
Mulkhan, terbitan Bumi Aksara tahun 1990. Dari dokumen kedua ini Muhammadiyah
menyatakan: “Jadi orang Islam itu bersifat dua, yaitu sifat guru dan sifat murid....tiap
orang Islam ada dua wajib ...., yakni belajar dan mengajar ..... dimana-mana harus
diadakan tempat mengajar agama Islam. siapa saja diterima datang di tempat itu akan
mendengarkan pengajaran guru keliling .... Gerak orang Islam .... Itu harus menuju satu
...., yakni selamatnya dunia. Rasa demikian itu menjadi rasa sekalian orang Islam ....
Mengharuskan .... Persatuan segala manusia bagi segala perbuatan (muamalah) untuk
keperluan hidup manusia. Jadi perhubungan anatara orang islam dengan siapa juga
tidak dilarang untuk keperluan hidup segala manusia .... Dalam sekolah itu lain dari pada
pengajaran agama belaka, harus diajarkan pengajaran biasa ....” (Mulkhan, 1990).

Dua dokumen di atas kiranya perlu dikaji kembali oleh kita warga dan simpatisan
bahkan siapa saja yang ingin memahami gerakan Muhammadiyah. Sebab visi dan misi
awal dari spirit pendidikan Muhammadiyah adalah merealisasikan fungsi Islam yang
rahmatan lil’alamin, yakni pendidikan bermutu bagi semua orang dengan tujuan
kesejahteraan manusia dan kemajuan peradaban dunia. Perlu kajian atas dokumen ini
dirasa sangat relevan, dengan kondisi dimana banyak satuan pendidikan Muhammadiyah
sekarang ini yang didalamnya terdiri dari siswa-santri, guru dan pengelola yang berasal
dari luar Muhammadiyah, disamping tentu saja problem akut yang ironis, dimana banyak
anak keluarga Muhammadiyah yang justeru bersekolah tidak di institusi
Muhammadiyah, baik atas karena pilihannya atau keadaan “terpaksa” untuk tidak bisa
dididik di perguruan Muhammadiyah. Tak terkecuali tentu yang paling primer adalah
terdegeradasinya “spirit bermuhammadiyah” dalam mengelola perguruan
Muhammadiyah.

Berdasarkan permasalahan di atas, maka penulis menganggap penting untuk dikaji
secara mendalam tentang agama dan gerakan sosial di Indonesia : telaah kritis tentang
perkembangan pendidikan agama di ormas muhammadiyah saat ini.

102



Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, metode yang digunakan dalam
penelitian ini adalah studi kepustakaan atau [library research, yakni penelitian yang
dilakukan melalui pengumpulan data atau karya tulis ilmiah dengan objek penelitian
atau pengumpulan data bersifat kepustakaan (Mahmud, 2011). Dalam penelitian ini yang
menjadi sumber data adalah: Pertama, sumber data primer, maksudnya sumber-sumber
kepustakaan mengenai tentang agama dan gerakan sosial di Indonesia : telaah kritis
tentang perkembangan pendidikan agama di ormas muhammadiyah saat ini. Kedua,
sumber data sekunder berupa buku-buku lain yang berhubungan dengan bahasan
penelitian ini. Prosedur penelitian ini dilakukan melalui pengumpulan bahan kajian,
selanjutnya menganalisis data kajian untuk kemudian ditarik kesimpulan.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

1.  Ruh Gerakan Dalam Pendidikan Muhammadiyah

Dalam paper ini, penulis menggunakan istilah ‘ruh gerakan’, dan mencoba
menghindari istilah lain sebut saja paradigma, perspektif dan lainnya, dan alasannya
utamanya adalah untuk melihat lebih ke wilayah internalisasi yang menjiwai gerakan
pendidikan Muhammadiyah yang tidak larut oleh zaman, sementara istilah lain yang
disebutkan di atas sangat dibatasi ruang dan waktu. Dalam sebuah Lokakarya
Pengembangan Mutu Pendidikan Muhammadiyah yang diselengarakan oleh Majlis
Diklitbang dan Majlis Dikdasmen PP Muhammadiyah Tahun 2006, ada pernyataan yang
menarik dari H.A. Malik Fadjar, bahwa dulu pendidikan Muhammadiyah itu memakai
ikon perguruan, untuk seluruh jenjang dan level pendidikan di Muhammadiyah. Dari
nama perguruan itu, menurutnya terkandung sebuah “ruh” pendidikan dalam
Muhammadiyah, yaitu ruh atau etos pergerakan atau gerakan. Dengan ruh pergerakan,
maka pendidikan dalam Muhammadiyah memiliki fungsi sebagai wahana dan produser
pelaku gerakan, selain itu memiliki misi mengembangkan mutu dan aspek-aspek lain
dalam pendidikan Muhammadiyah, yang harus senantiasa diperhatikan semangat
pergerakan. “bahkan lembaga-lembaga pendidikan Muhammadiyah harus menjadi pusat
pergerakan Muhammadiyah”.

Dari pernyataan di atas, di ujung paragraf disebutkan bahwa institusi pendidikan
Muhammadiyah idealnya adalah pusat pergerakan Muhammadiyah, artinya misi, usaha,
faham agama serta nilai-nilai ideal yang selama ini menjadi ciri khas tersebut menjadi
shibgah penting dalam menyelenggarakan pendidikan Muhammadiyah. Poin yang ingin
disampaikan adalah bahwa pendidikan Muhammadiyah tidaklah sekedar mengeluarkan
lulusan, akan tetapi terkait dengan misi Muhammadiyah, yakni mewujudkan
Masyarakat Islam yang sebenar-benarnya sesuai dengan tujuan pendidikan yang telah
digariskan (SM No.10 TH. Ke-91//16-31 Mei 2006:4).

Komitmen kepada ruh pergerakan dalam pendidikan menjadi demikian urgen,
ketika di sementara lembaga-lembaga pendidikan Muhammadiyah mulai tergoda (jika
tidak dikatakan sudah lama) pada fragmatisme “bisnis pendidikan” atau “politik
pendidikan” yang sama sekali tidak berkait dengan faham dan misi Persyarikatan. Dan
bagaimana pula agar pendidikan Muhammadiyah kembali atau tetap konsisten pada
karakter dasar pendidikan Muhammadiyah, yakni mengintegrasikan iman, keprribadian

103



Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila

dan kemajuan secara simultan, tidak lepas sendiri-sendiri, temasuk tentu saja sebagai
wahana persemaian kader-kader Muhammadiyah, sehingga komitmen terhadap ruh
pergerakan tidak sekedar life service, semata-mata klaim atau sekedar atibut formal. Dan
inilah problem-problem yang coba penulis elaborasi dalam paper ini.

2. Karakter Dasar Pendidikan Muhammadiyah

Formulasi iman dan kemajuan sebagai basis gerakan dan cia-cita yang harus
diwujudkan bagi kemaslahatan hidup umat manusia. Dalam perspektif Kuntowijoyo
pikiran K.H. Ahmad Dahlan adalah refleksi spiritual dan keluasan progresivitasnya,
dimana diantara pembaruan dalam agama dan pendidikan, barangkali Muhammadiyah
menempati kedudukan tersendiri karena usahanya yang keras untuk memadukan iman
dan kemajuan. Perkaderan yang built in dalam sistem pendidikan Muhammadiyah.
Perkaderan dan pendidikan dalam satu tarikan nafas ini memiliki akar sejarah yang kuat,
karena ketika K.H. Ahmad Dahlan merintis cikal bakal sekolah Muhammadiyah
terkandung maksud dan tujuan bukan hanya untuk mencerdaskan umat semata, tetapi
juga guna menyiapkan anak-nak muda terbaik sebagai kader dan generasi penerus
gerakan pembaharuan.

Pendidikan karakter harus kembali menjadi bagian dari keunggulan dan kekhasan
perguruan Muhammadiyah untuk membangun nila-nilai utama, dengan prinsip iman dan
kemajuan serta kesadaran mengenai urgensi perkaderan dalam pendidikan yang
dituangkan dalam kurikulum pendiikan ala Muhammadiyah disemua jenjang, maka
upaya pendidikan karakter by design akan dirasakan oleh warga didik dan menjadi nilai
lebih ketika mereka lulus dari perguruan Muhammadiyah denga prasyarat kompetensi:
religiusitas, integritas, kompetensi, cakap, mandiri dan berbudaya unggul. Ada catatan
penting dalam Tanwir Muhammadiyah tahun 2009 di Bandar Lampung yang
menggarisbawahi kembali mengenai signifikansi pendidikan karakter (Lickona, 2012) ini
sebagai berikut :

Pertama, membangun kultur sekolah dan perguruan tinggi Muhammaidyah untuk
memekarkan karakter warga didik yang unggul dan berkemajuan dalam konteks
kebangsaan dan keumatan. Dalam konteks ini diperlukan sebuah format dan strategi
kebudayaan nasional Indonesia yang bersifat transformasional (bukan sekedar mozaik
simbolik atau dogma sebagaiamana selama ini dijadikan museum kasur tua, meminjam
istilah Haidar Nashir yang berangkat dari cita-cita kemerdekaan dan kebudayaan
masyarakat Indonesia menuju  kepribadian Indonesia yang maju, religious dan
berperadaban tinggi sebagaimana spirit yang terkandung dalam Pancasila sebagai
ideology dan falsafah bangsa. Bagaimana ciri bangsa Indonesia yang bermartabat sejajar
dengan lain yang kuat karakter/kepribadiannya sekaligus adaptif terhadap
kemajuan/perkembangan zaman. Dalam hal ini termasuk merumuskan strategi “counter
culture’ terhadap kecenderungan sekulerisasi kehidupan yang semakin membentuk sikap
hidup orang Indonesia yang materialistic (pengabdi harta), indivisualistik (pengabdi ego),
konsumeristik (pengabdi barang-barang niaga), hedonistik (pengabdi kesenangan
duniawi), dan mengalami anomalie (penyimpangan perilaku) yang pada akhirnya
meruntuhkan daya hidup dan eksistensi sebagai bangsa yang religius dan berperadaban
mulia (SM No.10/Th.Ke-94, 16-13 Mei 2009.).

Kedua, mentransformasikan pendidikan nasional sebagai strategi kebudayaan untuk
membangun manusia Indonesia seutuhnya, sekaligus mengendalikan dan mencegah
kecenderungan pragmatisme dunia pendidikan yang selain sekedar menghasilkan
“modular man” (insan modular seperti mesin/robot) yang lemah mental/kepribadiannya.

104



Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila

Dalam hal ini pendidikan agama dan budi pekerti (baca: Ismubaris/Aik) harus
ditransformasikan sebagai nilai-nilai yang memberikan basis profetik, sublimatif, ineratif,
kritis, liberatif dan kreatif.

Dengan demikian jangan sekali-kali membiarkan dunia pendidkan (perguruan
Muhammadiyah) dihegemoni oleh kekuatan globalisme dan neoliberalisme, yang
menjadikan lembaga pendidikan dimodifikasi secara besar-besaran laksana pabrik, yang
kian memperlemah dirinya sebagai institusi kebudayaan untuk membangun peradaban
serta kian membebani rakyat kecil. Dalam kaitan ini Mansour Fakih menduga bahwa
institusi-institusi pendidikan modern saat ini sedang didominasi oleh paradigma
pendidikan liberal dengan menggunakan pendekatan positivistic dengan asumsi
universalisme dan generalisasi. Alhasil pendidkan model demikian justeru bersifat
indivisualistik, positivistik, bebas nilai dan tidak berpihak.

Inilah model pendidikan yang manghasilkan sebuah output yang bersifat
kapitalistik. Sebab output semacam ini sangat acuh terhadap kondisi realitas sosialnya,
berusaha memperkaya diri sendiri (individualistik) dan berusaha melanggengkan nilai-
nilai yang telah mapan (status quo) (Wiliam, 2002). Tatanan nilai ini sangat ironis, padahal
UU Sisdiknas sudah sangat melihat nilai-nilai luhur sebagai tujuan akhir (common goal)
pendidikan nasional (UU No. 20 Tahun 2003, tentang Sistem pendidkan Nasional, Pasal
1). Dan pendidikan hendaknya merupakan proses humanisasi yang dilakukan dengan
sadar dan terencana. Pola humanis atau humanizing humanbeing (memanusiakan manusia)
dalam bahasa Freire, penyadaran dalam bahasa Mangunwijaya, pengangkatan manusia muda
ke taraf insan dalam bahasa Driyarkara dan principle of reaction dalam bahasa Ki Hajar
Dewantara.

3. Karakteristik Pendidikan Unggul

Wacana pendidikan unggul sebenarnya sudah mengemuka sejak tahun 1980-an,
namun hingga kini implementasinya belum begitu menggembirakan. Oleh karena itu
dalam pola dasar pengembangan jangka panjang (2000-2020) dipandang perlu untuk
ditandaskan kembali. Muhammadiyah akan konsen dan berkhidmat dalam kerja-kerja
untuk “mempercepat proses pengembangan institusi pendidikan Muhammadiyah sebagai
pusat keunggulan dengan menyusun standar mutu dan menjadikan mutu sebagai sebagai
tujuan utama bagi seluruh usaha pengembangan usaha pengembangan amal usaha
pendidikan Muhammadiyah”. (Berita Resmi Muhammadiyah No.01/ Tahun 2005.).

Hal ini juga diperumit oleh munculnya problematika pendidikan secara universal
terkait Pertama, confusion (kekacauan) dalam ilmu-ilmu agama. Gejalanya sudah menyebar
apa yang disebut oleh Syamsuddin Arif sebagai “kanker epistemologis” (Syamsuddin
Arif,2010:140). Kanker jenis ini telah melumpuhkan kemampuan menilai (critical power)
serta mengakibatkan kegagalan akal (intellectual failure), yang pada gilirannya
menggerogoti keyakinan dan keimanan, dan akhirnya menyebabkan kekufuran dan
kedua, sekulerisasi ilmu, Mulyadhi Kartanegara menyebutkan bahwa saat ini ilmu
pengetahuan kontemporer telah mengalami sekulerisasi (Arifin, 2015).

IImu dianggap bebas nilai, ilmu di setiap peradaban selalu mengalami naturalisasi.
Seperti yang terjadi pada masa kejayaan Yunani, dimana ilmu dan filsafat mengalami
helenisasi (peng-Yunani-an), lalu Kristeniasasi pada masa Romawi, Islamisasi pada masa
kejayaan umat Islam, dan kemudian westernisasi setelah masa renaisans. Sebagai
buktinya menurut Mulyadhi, kenapa para ilmuwan besar seperi Laplace, Darwin, dan
Frued, dengan pengetahuan mereka yang mendalam tentang fenomena alam, justeru

105



Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila

menolak keberadaan Tuhan. Padahal menurut pengalaman, penemuan-penemuan ilmiah
tersebut justeru memperkuat keyakinan akan keberadaan dan kebijaksanaan Tuhan.

Berdasarkan perspektif mikro, A. Chaedar Al-Wasilah menyebut tujuh (7)
karakteristik pendidikan unggul, yaitu : (1)Visi dan misi sekolah yang jelas; (2) Komitmen
tinggi tenaga kependidikan untuk unggul; (3) Kepemimpinan yang mumpuni; (4) Kualitas
pembelajaran yang unggul; (5)Lingkungan yang aman dan teratur; (6) Hubungan yang
baik antara rumah dan sekolah; dan (7) Monitoring kemajuan siswa berkala. (Baidarus et
al., 2020).

4. Langkah Strategis

Konsekuensi dari pesatnya perkembangan dan perubahan zaman yang serba
probobalistik, maka setidaknya pendidikan Muhammadiyah harus segera dicarikan
langkah-langkah solutif yang bersifat strategis agar dapat eksis sebagaimana tujuannya.
Dan diantara langkah-langkah yang perlu dipikirkan bersama adalah:

Pertama, kaji ulang perguruan Muhammadiyah adalah ikon medium kaderisasi.
Tumbuh kembang sekolah kader adalah harga mati pembentukan masa depan
Muhammadiyah. Sekolah kader hendaknya memiliki karakteristik yang koheren dengan
berbagai komponennya, seperti ideology, sistem pembelajaran, kurikulum dan materi
yan disampaikan, pendidik dan sistem nilai yang dianut harus tegas. Dan menjadikan
AIK sebagai core activity, core system sekolah kader. Seluruh pendidik di Muhammadiyah
adalah pendidik AIK, yang harus berkemampuan untuk melakukan transfer of value’s nilai
dasar Muhammadiyah. Meminjam istilah Syed Muhammad Naquib al-Attas, islamisasi
pengetahuan kontemporer (the islamization of present-day knowledge). Dua proses saling
berhubungan, yakni: (1) pemisahan elemen-elemen dan konsep-konsep kunci yang
memebntuk kebudayaan dan peradaban barat dari setiap cabang ilmu pengetahuan masa
kini, khusuunya ilmu-ilmu humaniora. IImu pengetahuan masa kini menjadi problem
karena secara keseluruhan dibangun, ditafsirkan, dan diproyeksikan melalui pandangan
dunia, visi intelektual, dan persepsi psikologis dari kebudayaan dan peradaban Barat
yang sekuleris dan (2) pemasukan elemen-elemen Islam dan konsep-konsep kunci ke
dalam setiap cabang ilmu pengetahuan masa kini yang relevan. Pemahaman yang
mendalam mengenai bentuk, jiwa, dan sifat-sifat Islam sebagai agama, kebudayaan, dan
peradaban, juga mengenai kebudayaan dan peradaban barat.Penguasaan terhadap Islamic
wordview dan oksisdentalisme (Al-Attas, 2010).

Kedua, Perbanyak program, silatul’amal untuk mengeliminir managemen konflik
berlebihan. Konflik yang tidak terarah dan membabi buta seringkali menyedot ‘energi
kemajuan’, bahkan seringkali menjadi gurita penyakit yang meluluhlantakan ruhul jihad,
persaudaraan, pertemanan, nilai kaderisasi, kehormatan dakwah, dan menjadi inti
perpecahan. Lakukan quality of work life (QWL), perbanyak program yang yang lebih
menantang, ‘berbeda’, ‘plus’, menarik sekaligus dapat melayani sebanyak mungkin
pelanggan, sebab mutu=customer’s satisfaction (pelayanan utama/memberi kepuasan
terhadap seluruh pelanggan).

Ketiga, pengelola perguruan Muhammadiyah wajib secara proaktif membangun
komunikasi dengan pimpinan persyarikatan di masing-masing level. Disamping
membangun silaturrahim juga dengan seluruh stakeholders perguruan Muhammadiyah.
Maka dikembangkan management by objective (MBO), yakni managemen yang
mengutamakan kepada tujuan dan menggunakan ‘objectivisme” sebagai dasar bagi usaha
peningkatan motivasi, evaluasi dan control kelembagaan.

106



Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila

Keempat, mari kita transformasikan ruh Muhammadiyah ke dan di dalam amal
usaha Muhammadiyah khususnya di bidang Pendidikan, yang memahami agama adalah
praksis sosial, daya hidupnya adalah teosentris dan aktivisme.

Kelima, menciptakan biiah hasanah (millieu), lingkungan yang nyaman, mulai dari
infrastruktur dan fasilitas belajar yang memadai, juga lingkungan sekitar yang kondusif.
Tak kalah pentingnya adalah pendekatan personal dan interpersonal antara pelaksana
akademik, pelaksana administrasi, dosen, mahasiswa, dan civitas akademika lainnya
melalui kegiatan yang cenderung lebih kekeluargaan. Gerakan silaturrahiim terprogram
dengan induk persyarikatan dari tingkat PRM sampai ke PP Muhammadiyah, baik secara
formal maupun melalui kegiatan akademik melalui antara lain transforming dosen AIK
untuk menjadi instruktur bersertifikat; inventing paket-paket kaderisasi integrative di PTM;
pengadaan buku AIK (koordinasi dengan Majelis Diktilitbang PP Muhammadiyah); plus
menjadikan PRM,PCM, dan PDM sebagai labschool dari diseminasi AIK secara kultural
dan struktural.

SIMPULAN

Muhammadiyah hadir ditengah-tengah dinamika masyarakat untuk mengadakan
gerakan baru yang membawa nilai kebenaran, kedamaian, keadilan khususnya di bidang
pendidikan Islam. Kyai Dahlan meyakini sepenuhnya bahwa pendidikan merupakan segi
yang harus diprioritaskan dan terus menerus dikembangkan. Kyai Dahlan seolah
memberi signal kepada kita semua anak- bangsa dan para insan pembelajar, bahwa
pendidikan yang baik dapat menjadi ganasi dalam membangun tatanan baru ke arah
peningkatan kualitas kehidupan masyarakat di segala bidang : agama, sosial, hukum,
ekonomi, politik, dan budaya.

Dengan semangat barunya, Muhamamdiyah selalu menampilkan pendidikan Islam
dengan pendekatan modern, yang berupaya mengintegrasikan pengarusutamaan ilmu
agama dan umum, yang tidak dipisahkan antara satu dengan yang lainnya. Arah
revitalisasi pendidikan Muhammadiyah saat ini adalah penyatuan antara pengembangan
fondasi konseptual dan praktisi pendidikan, yakni pendidikan yang menghidupkan
kehidupan keumatan dan kebangsaan dengan nafas kebaharuan. Dengan karakter
pendidikan Muhammadiyah yang holistik, dimana pendidikan Muhammadiyah
mencakup integritas sekolah/madrasah/pesantren, keluarga, dan masyarakat yang saling
mendukung. Pendidikan holistik ini pada gilirannya diharapkan menjadi solusi terbaik,
apalagi dibantu teknologi yang semakin sophisticated, maka AIK (Al-Islam
Kemuhammadiyahan) atau juga Al-Islam dan Ismuba (Al-Islam, Kemuhammadiyahan
dan Bahasa Arab) adalah core system dari pendidikan holistik ala Muhammadiyah. Inti
sistem inilah yang akan memandu integrasi imn dan kemajuan yang selalu memerlukan
penguatan dari berbagai aspek.

Dan dari penguatan inilah yang telah menghadirkan 20.233 TK/KB/PAUD, 2.817
MI/SD, 1.826 MTs/SMP, 440 Pesantren, 1.364 MA/SMA/SMK, 171 PTMA, 355 Rumah
sakit dan Klinik, 562 Panti Asuhan yang tersebar di seluruh penjuru tanah air, bahkan di
manca negara seperti Universiti Muhammadiyah Malaysia (UMAM), TK ABA Kairo
Mesir, dan Muhammadiyah Australia Clolege (MAC) di Melbourne Australia, yang
kesemuanya berdiri tegak untuk kemajuan bangsa dan pencerahan semesta. Dalam
konteks inilah, urgensi blue print (cetak biru) pendidikan Muhammadiyah perlu
direvitalisasi ulang dan disosialisasikan untuk menentukan keberlanjutan bangsa dan

107



Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam
Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila

keunggulan dalam persaingan global abad 21, sekaligus untuk memperjelas peran
pendidikan dalam tahapan proses pembangunan bangsa, kesinambungan pendidikan
antar level dan jenjang dan juga yang tak kalah pentingnya, bahwa pendidikan Islam
adalah arah dari agama dan gerakan sosial di Indonesia.

DAPTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. N. (2010). Islam dan Sekularisme. Institut Pemikiran Islam dan Pembangunan
Insan (PIMPIN).

Arifin, S. (2015). Rekonstruksi al-islam-kemuhammadiyahan (aik) perguruan tinggi
muhammadiyah sebagai praksis pendidikan nilai. Edukasi, 13(2), 294533.

Baidarus, B.,, Hamami, T., Suud, F. M., & Rahmatullah, A.S. (2020). Al-Islam dan
kemuhammadiyahan sebagai basis pendidikan karakter. AL-ASASIYYA: Journal Of
Basic Education, 4(1), 71-91.

Lickona, T. (2012). Mendidik Untuk Membentuk Karakter: Bagaimana Sekolah dapat Memberikan
Pendidikan Sikap Hormat dan Bertanggung Jawab (Penerjemah: Juma Abdu Wamaungo
(ed.)). Bumi Aksara.

Lubis, A., Muhammadiyah, P., & Abduh, M. (1993). Suatu studi perbandingan. Bulan
Bintang.

Mahmud. (2011). Metode Penelitian Pendidikan. Pustaka Setia.

Mulkhan, A. M. (1990). Pemikiran KH. Ahmad Dahlan Dan Muhammadiyah. Bumi Aksara.

Nakamura, M. (2019). Muhammadiyah Sebagai Gejala Perkotaan, Dalam Muhammadiyah Kini
& Esok. Pustaka Panjimas.

Shomad, A. (2017). Hukum islam: Penormaan prinsip syariah dalam hukum indonesia. Kencana.

Wiliam, F. O. (2002). Educational Ideologies: Contemporery Expression of Educational
Philosophies ( terj. O. 1. Naomi (ed.)). Pustaka Pelajar.

UU No. 20 Tahun 2003, tentang Sistem pendidkan Nasional, Pasal 1

SM No.10 TH. Ke-91/ /16-31 Mei 2006M,

108



