
 Al-Murid e-ISSN : XXXX-XXXX 
 Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 
 Volume 1, Nomor 1, Tahun 2023 
  
   

 

100 

Agama dan Gerakan Sosial Di Indonesia  
(Telaah Kritis Tentang Perkembangan Pendidikan Agama  

di Ormas Muhammadiyah) 
 

Agus Rahmat Nugraha 
Email : radhea2003@gmail.com 

STAI Darul Arqom Muhamadiyah Garut 
 

Wati Karmila 
Email : watikarmila@staidamgarut.ac.id 

STAI Darul Arqom Muhamadiyah Garut 

 
Abstrak : Tujuan penelitian ini untuk menelaah tentang agama dan gerakan 
sosial di Indonesia :telaah kritis tentang perkembangan pendidikan agama di 
ormas Muhammadiyah.  Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, 
metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan atau 
library research, yakni penelitian yang dilakukan melalui pengumpulan data 
atau karya tulis ilmiah dengan objek penelitian atau pengumpulan data bersifat 
kepustakaan. Hasil telaah membuktikan bahwa dengan semangat barunya, 
Muhamamdiyah selalu menampilkan pendidikan  Islam dengan pendekatan 
modern, yang berupaya mengintegrasikan  pengarusutamaan ilmu agama dan 
umum, yang tidak dipisahkan antara satu dengan yang lainnya. Arah 
revitalisasi pendidikan Muhammadiyah saat ini adalah penyatuan antara 
pengembangan fondasi konseptual dan praktisi pendidikan, yakni pendidikan 
yang menghidupkan kehidupan keumatan dan kebangsaan dengan nafas 
kebaharuan. Dengan karakter pendidikan Muhammadiyah yang holistik, 
dimana pendidikan Muhammadiyah mencakup integritas 
sekolah/madrasah/pesantren, keluarga, dan masyarakat yang saling 
mendukung.  Pendidikan holistik ini pada gilirannya diharapkan menjadi 
solusi terbaik, apalagi dibantu teknologi yang semakin sophisticated, maka AIK 
(Al-Islam Kemuhammadiyahan) atau juga Al-Islam dan Ismuba (Al-Islam, 
Kemuhammadiyahan dan Bahasa Arab) adalah core system dari pendidikan 
holistik ala Muhammadiyah. Inti sistem inilah yang akan memandu integrasi 
imn dan kemajuan yang selalu memerlukan penguatan dari berbagai aspek.  
 
Kata kunci : Agama,  Gerakan Sosial, Indonesia 

 
 

 
 
 
 
 
 
 



  Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 

  Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila 

 

101 

Abstract : The purpose of this study is to examine religion and social movements in 
Indonesia: a critical study of the development of religious education in Muhammadiyah 
mass organizations.  This research uses a qualitative approach, the method used in this 
research is a literature study or library research, which is research conducted through 
data collection or scientific papers with the object of research or data collection is 
bibliographical. The results of the study proved that with his new spirit, 
Muhamamdiyah always presented Islamic education with a modern approach, which 
sought to integrate the mainstreaming of religious and general sciences, which were not 
separated from one another. The current direction of revitalization of Muhammadiyah 
education is the unification between the development of conceptual foundations and 
educational practitioners, namely Education that revives the life of the community and 
nationality with a breath of novelty. With the holistic character of Muhammadiyah 
education, where Muhammadiyah education includes the integrity of 
schools/madrasahs/pesantren, families, and communities that support each other.  This 
holistic education in turn is expected to be the best solution, especially assisted by 
increasingly sophisticated technology, then AIK (Al-Islam Kemuhammadiyahan) or also 
Al-Islam and Ismuba (Al-Islam, Kemuhammadiyahan and Arabic) is the core system of 
holistic education in the style of Muhammadiyah. The core of this system will guide the 
integration of IMN and progress that always requires strengthening from various 
aspects.   
 
Keywords : Religion, Social Movement, Indonesia 

 

Submitted : 27-04-2023 | Accepted : 27-04-2023 | Published : 29-04-2023 

 
PENDAHULUAN 
 

Secara historis, hampir semua peneliti pendidikan dan pengamat Islam di 
Indonesia menyepakati bahwa Muhammadiyah merupakan pelopor pembaruan 
pendidikan Islam yang sangat berpengaruh di Indonesia (Steenbrink, 1994; Delir Noer, 
1994, Wirjosukarto, 1968, dan Benda 1980) dalam (Lubis et al., 1993). Muhammadiyah 
adalah organisasi yang lahir sebagai alternatif berbagai persoalan yang dihadapi umat 
Islam Indonesia sekitar akhir abad 19 dan 20 (Mulkhan, 1990). Salah satu latar belakang 
K.H. Ahmad Dahlan mendirikan Muhammadiyah (1912) berkaitan dengan gagasan 
pemikirannya tentang sistem pendidikan yang semestinya bagi umat Islam sesuai dengan 
sumber ajarannya yang memajukan. Muhammadiyah merupakan konsekuensi logis 
munculnya pertanyaan sederhana seorang muslim kepada diri dan masyarakatnya 
tentang bagaimana memahami dan mengamalkan kebenaran Islam yang telah diimani 
sehingga pesan global  Islam Rahmatan lill “alamin, atau kesejahteraan bagi seluruh 
kehidupan dapat terwujud dalam kehidupan obyektif umat Islam” (Mulkhan, 1990). 

Hal ini sebagaimana yang dinyatakan oleh Mitsuo Nakamura, bahwa bersumber 
dari kenyataan Islam dalam sejarahnya muncul sebagai suatu gerakan pembaharuan 
masyarakat (social reform) atas dasar apa yang diyakini sebagai kebenaran wahyu atau 
norma-norma transedenta (Nakamura, 2019). Sejak awal, bahkan, sebelum mendirikan  
Muhammaidyah K.H. Ahmad Dahlan sudah menaruh perhatian khusus mengenai arti 
penting pendidikan yang inovatif dan progresif bagi umat tanpa harus kehilangan 
identitasnya. Dalam konteks ini, A. Mukti Ali menyebutnya dengan ungkapan “reformulasi 



  Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 

  Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila 

 

102 

ajaran dan pendidikan Islam”, atau menurut M. Basit Wahid, “memperbaharui sistem 
pendidikan Islam secara modern sesuai dengan kehendak dan kemajuan zaman”. 

Muhamadiyah sebagai salah satu Orrmas Islam dapat diartikan sebagai organisasi 
berbasis massa yang disatukan oleh tujuan untuk memperjuangkan tegaknya agama Islam 
sesuai Al-Qur‟an dan Sunnah serta memajukan umat Islam dalam berbagai bidang; baik 
dalam bidang agama, pendidikan, sosial maupun budaya (Shomad, 2017). Visi dan misi 
pendidikan Muhammadiyah dapat dibaca dalam dokumen-dokumen gerakan 
Muhammadiyah awal, dan sekurangnya ada dua dokumen penting yang memberitahu  
tentang visi kemanusiaan pendidikan Muhammadiyah. Adaun dokumen-dokumen 
tersebuat adalah: 
             Dokumen pertama, berupa transkrip pidato K.H. Ahmad Dahlan dalam Kongres 
Muhammadiyah  bulan Desember 1922 berjudul “Kesatuan Hidup Manusia”  yang 
pertamakali dipublikasikan oleh Hoofdbestuur (HB) Majlis Taman Pustaka, dalam 
dokumen ini K.H. Ahmad Dahlan menyampaikan bahwa:”sebagian besar pemimpin 
belum menaruh perhatian pada kebaikan dan kesajahteraan manusia, akan tetapi baru 
memperhatikan kaum dan golongannya sendiri, bahkan badannya sendiri, jika badannya 
sudah memperoleh kesenangan mereka merasa  berpahala dan seolah telah sampai pada 
tujuan dan maksud. “  
             Dokumen kedua, prasaran PP (dulu HB) Muhammadiyah dalam Kongres Islam 
Cirebon yang tercantum dalam Laporan tahun 1922, secara rinci  dokumen ini dapat 
dibaca dalam buku “Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah, karya Abdul Munir 
Mulkhan, terbitan Bumi Aksara tahun 1990. Dari dokumen kedua ini Muhammadiyah 
menyatakan: “Jadi orang Islam itu bersifat dua, yaitu sifat guru dan sifat murid….tiap 
orang Islam ada dua wajib …., yakni belajar dan mengajar ….. dimana-mana harus 
diadakan tempat  mengajar agama Islam. siapa saja diterima datang di tempat itu akan 
mendengarkan pengajaran guru keliling …. Gerak orang Islam …. Itu harus menuju satu  
…., yakni selamatnya dunia.  Rasa demikian itu menjadi rasa sekalian orang Islam …. 
Mengharuskan …. Persatuan segala  manusia bagi segala perbuatan (muamalah) untuk 
keperluan hidup manusia. Jadi perhubungan anatara  orang islam  dengan siapa juga 
tidak dilarang untuk keperluan hidup segala manusia …. Dalam sekolah itu lain dari pada 
pengajaran agama belaka, harus diajarkan pengajaran biasa ….” (Mulkhan, 1990). 
 Dua dokumen di atas kiranya perlu dikaji kembali oleh kita warga dan simpatisan 
bahkan siapa saja yang ingin memahami gerakan  Muhammadiyah.  Sebab visi dan misi 
awal dari spirit pendidikan Muhammadiyah adalah merealisasikan fungsi Islam yang 
rahmatan lil’alamin, yakni pendidikan bermutu bagi semua orang dengan tujuan 
kesejahteraan manusia dan kemajuan peradaban dunia. Perlu kajian atas dokumen ini 
dirasa sangat relevan, dengan kondisi dimana banyak satuan pendidikan Muhammadiyah 
sekarang ini yang didalamnya terdiri dari siswa-santri, guru dan pengelola yang berasal 
dari luar Muhammadiyah, disamping tentu saja problem akut yang ironis, dimana banyak 
anak keluarga Muhammadiyah yang justeru bersekolah tidak di institusi 
Muhammadiyah, baik atas karena pilihannya atau keadaan “terpaksa” untuk tidak bisa 
dididik di perguruan Muhammadiyah. Tak terkecuali tentu yang paling primer adalah 
terdegeradasinya “spirit bermuhammadiyah” dalam mengelola  perguruan 
Muhammadiyah.  
          Berdasarkan permasalahan di atas, maka penulis menganggap penting untuk dikaji 
secara mendalam tentang agama dan gerakan sosial di Indonesia : telaah kritis tentang 
perkembangan pendidikan agama di ormas muhammadiyah saat ini.  



  Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 

  Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila 

 

103 

 
METODE PENELITIAN 
 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, metode yang digunakan dalam 
penelitian ini adalah studi kepustakaan atau library research, yakni penelitian yang 
dilakukan melalui pengumpulan data atau karya tulis ilmiah dengan objek penelitian 
atau pengumpulan data bersifat kepustakaan (Mahmud, 2011). Dalam penelitian ini yang 
menjadi sumber data adalah: Pertama, sumber data primer, maksudnya sumber-sumber 
kepustakaan mengenai tentang agama dan gerakan sosial di Indonesia : telaah kritis 
tentang perkembangan pendidikan agama di ormas muhammadiyah saat ini. Kedua, 
sumber data sekunder berupa buku-buku lain yang berhubungan dengan bahasan 
penelitian ini. Prosedur penelitian ini dilakukan melalui pengumpulan bahan kajian, 
selanjutnya menganalisis data kajian untuk kemudian ditarik kesimpulan. 
 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
 
1. Ruh Gerakan Dalam Pendidikan Muhammadiyah 

Dalam paper ini, penulis menggunakan istilah ‘ruh gerakan’, dan mencoba 
menghindari istilah lain sebut saja paradigma, perspektif dan lainnya, dan alasannya 
utamanya adalah untuk melihat lebih ke wilayah internalisasi yang menjiwai gerakan 
pendidikan Muhammadiyah yang tidak larut oleh zaman, sementara istilah lain yang 
disebutkan di atas sangat dibatasi ruang dan waktu. Dalam sebuah Lokakarya 
Pengembangan Mutu Pendidikan Muhammadiyah yang diselengarakan oleh Majlis 
Diklitbang dan Majlis Dikdasmen PP Muhammadiyah Tahun 2006, ada pernyataan yang 
menarik dari H.A. Malik Fadjar, bahwa dulu pendidikan Muhammadiyah  itu memakai 
ikon perguruan, untuk seluruh jenjang dan level pendidikan di Muhammadiyah.  Dari 
nama perguruan itu, menurutnya  terkandung sebuah “ruh” pendidikan dalam 
Muhammadiyah, yaitu ruh atau etos pergerakan atau gerakan.  Dengan ruh pergerakan, 
maka pendidikan dalam Muhammadiyah memiliki fungsi sebagai wahana dan produser 
pelaku gerakan, selain itu memiliki misi mengembangkan mutu dan aspek-aspek lain 
dalam pendidikan Muhammadiyah, yang harus senantiasa diperhatikan semangat 
pergerakan. ”bahkan lembaga-lembaga pendidikan Muhammadiyah harus menjadi pusat 
pergerakan Muhammadiyah”. 
 Dari pernyataan di atas, di ujung paragraf  disebutkan bahwa institusi pendidikan 
Muhammadiyah idealnya adalah pusat pergerakan Muhammadiyah, artinya misi, usaha, 
faham agama serta nilai-nilai ideal yang selama ini menjadi ciri khas tersebut menjadi 
shibgah penting dalam menyelenggarakan pendidikan Muhammadiyah. Poin  yang ingin 
disampaikan adalah bahwa pendidikan Muhammadiyah tidaklah sekedar mengeluarkan 
lulusan, akan tetapi terkait  dengan misi  Muhammadiyah, yakni mewujudkan 
Masyarakat IsIam yang sebenar-benarnya sesuai dengan tujuan pendidikan yang telah 
digariskan (SM No.10 TH. Ke-91//16-31 Mei 2006:4). 
          Komitmen kepada ruh pergerakan dalam pendidikan menjadi demikian urgen, 
ketika di sementara lembaga-lembaga pendidikan Muhammadiyah mulai tergoda (jika 
tidak dikatakan sudah lama) pada fragmatisme “bisnis pendidikan” atau “politik 
pendidikan” yang sama sekali tidak berkait dengan  faham dan misi Persyarikatan. Dan 
bagaimana pula  agar pendidikan Muhammadiyah  kembali atau tetap konsisten pada 
karakter dasar pendidikan Muhammadiyah, yakni mengintegrasikan iman, keprribadian 



  Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 

  Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila 

 

104 

dan kemajuan  secara simultan, tidak lepas sendiri-sendiri, temasuk tentu saja sebagai 
wahana persemaian kader-kader Muhammadiyah, sehingga  komitmen terhadap ruh  
pergerakan tidak sekedar life service, semata-mata klaim atau sekedar atibut formal. Dan 
inilah problem-problem yang coba penulis elaborasi dalam paper ini.  
2. Karakter Dasar Pendidikan Muhammadiyah 

Formulasi iman dan kemajuan sebagai basis gerakan dan cia-cita yang harus 
diwujudkan bagi kemaslahatan hidup umat manusia.  Dalam perspektif Kuntowijoyo  
pikiran K.H. Ahmad Dahlan adalah refleksi spiritual dan keluasan progresivitasnya, 
dimana diantara pembaruan dalam agama dan pendidikan, barangkali Muhammadiyah 
menempati kedudukan tersendiri karena usahanya  yang keras untuk memadukan iman 
dan kemajuan. Perkaderan yang built in dalam sistem pendidikan Muhammadiyah. 
Perkaderan dan pendidikan dalam satu tarikan nafas ini memiliki akar sejarah yang kuat, 
karena ketika K.H. Ahmad Dahlan merintis cikal bakal sekolah Muhammadiyah 
terkandung maksud dan tujuan bukan hanya untuk mencerdaskan umat semata, tetapi 
juga guna menyiapkan anak-nak muda terbaik sebagai kader dan generasi penerus 
gerakan pembaharuan.  

Pendidikan karakter harus kembali menjadi bagian dari keunggulan dan kekhasan 
perguruan Muhammadiyah untuk membangun nila-nilai utama, dengan prinsip iman dan 
kemajuan serta kesadaran mengenai urgensi perkaderan dalam pendidikan yang 
dituangkan dalam kurikulum pendiikan ala Muhammadiyah disemua jenjang, maka 
upaya pendidikan karakter by design akan dirasakan oleh warga didik dan menjadi nilai 
lebih ketika mereka lulus dari perguruan Muhammadiyah denga prasyarat kompetensi: 
religiusitas, integritas, kompetensi, cakap, mandiri dan berbudaya unggul. Ada catatan 
penting dalam Tanwir Muhammadiyah tahun 2009 di Bandar Lampung yang 
menggarisbawahi kembali mengenai signifikansi pendidikan karakter (Lickona, 2012)  ini 
sebagai berikut :  
Pertama, membangun kultur sekolah dan perguruan tinggi Muhammaidyah untuk 
memekarkan karakter warga didik yang unggul dan berkemajuan dalam konteks 
kebangsaan dan keumatan. Dalam konteks ini diperlukan sebuah format dan strategi 
kebudayaan nasional Indonesia yang bersifat transformasional (bukan sekedar mozaik 
simbolik atau dogma sebagaiamana selama ini dijadikan museum kasur tua, meminjam 
istilah Haidar Nashir yang berangkat dari cita-cita kemerdekaan dan kebudayaan 
masyarakat Indonesia menuju  kepribadian Indonesia yang maju, religious dan 
berperadaban tinggi sebagaimana  spirit yang terkandung dalam Pancasila sebagai 
ideology dan falsafah bangsa.  Bagaimana ciri bangsa Indonesia yang bermartabat sejajar 
dengan lain yang kuat karakter/kepribadiannya sekaligus adaptif terhadap 
kemajuan/perkembangan zaman. Dalam hal ini termasuk merumuskan strategi “counter 
culture’ terhadap kecenderungan sekulerisasi kehidupan yang semakin membentuk sikap 
hidup orang Indonesia yang materialistic (pengabdi harta), indivisualistik (pengabdi ego), 
konsumeristik (pengabdi barang-barang niaga), hedonistik (pengabdi kesenangan 
duniawi), dan mengalami anomalie (penyimpangan perilaku) yang pada akhirnya 
meruntuhkan daya hidup dan eksistensi sebagai bangsa yang religius dan berperadaban 
mulia  (SM No.10/Th.Ke-94, 16-13 Mei 2009.). 
Kedua, mentransformasikan pendidikan nasional sebagai strategi kebudayaan untuk 
membangun manusia Indonesia seutuhnya, sekaligus mengendalikan dan mencegah 
kecenderungan pragmatisme dunia pendidikan yang selain sekedar menghasilkan 
“modular man” (insan modular seperti mesin/robot) yang lemah mental/kepribadiannya.  



  Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 

  Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila 

 

105 

Dalam hal ini pendidikan agama dan budi pekerti (baca: Ismubaris/Aik) harus 
ditransformasikan sebagai nilai-nilai yang memberikan basis profetik, sublimatif, ineratif, 
kritis, liberatif dan kreatif.   
        Dengan demikian jangan sekali-kali membiarkan dunia pendidkan (perguruan 
Muhammadiyah) dihegemoni oleh kekuatan globalisme dan neoliberalisme, yang 
menjadikan lembaga pendidikan dimodifikasi secara besar-besaran laksana pabrik, yang 
kian memperlemah dirinya sebagai institusi kebudayaan untuk membangun peradaban 
serta kian membebani rakyat kecil. Dalam kaitan ini Mansour Fakih menduga bahwa 
institusi-institusi pendidikan modern saat ini sedang didominasi oleh paradigma 
pendidikan liberal dengan menggunakan pendekatan positivistic dengan asumsi 
universalisme dan generalisasi. Alhasil pendidkan model demikian justeru bersifat 
indivisualistik, positivistik, bebas nilai dan tidak berpihak.  
         Inilah model pendidikan yang manghasilkan sebuah output yang bersifat 
kapitalistik. Sebab output semacam ini sangat acuh  terhadap kondisi realitas sosialnya, 
berusaha memperkaya diri sendiri (individualistik) dan berusaha melanggengkan nilai-
nilai yang telah mapan (status quo) (Wiliam, 2002). Tatanan nilai ini sangat ironis, padahal 
UU Sisdiknas sudah sangat melihat nilai-nilai luhur sebagai tujuan akhir (common goal) 
pendidikan nasional (UU No. 20 Tahun 2003, tentang Sistem pendidkan Nasional, Pasal 
1). Dan pendidikan hendaknya merupakan proses humanisasi yang dilakukan dengan 
sadar dan terencana. Pola humanis atau humanizing humanbeing  (memanusiakan manusia) 
dalam bahasa Freire, penyadaran dalam bahasa Mangunwijaya, pengangkatan manusia muda 
ke taraf insan dalam bahasa  Driyarkara dan principle of reaction dalam bahasa Ki Hajar 
Dewantara.  
3.    Karakteristik Pendidikan Unggul 
       Wacana pendidikan unggul sebenarnya sudah mengemuka sejak tahun 1980-an, 
namun hingga kini implementasinya belum begitu menggembirakan. Oleh karena itu 
dalam pola dasar pengembangan jangka panjang (2000-2020) dipandang perlu untuk 
ditandaskan kembali. Muhammadiyah akan konsen dan berkhidmat dalam kerja-kerja 
untuk “mempercepat proses pengembangan institusi pendidikan Muhammadiyah sebagai 
pusat keunggulan dengan menyusun standar mutu dan menjadikan mutu sebagai sebagai 
tujuan utama bagi seluruh usaha pengembangan usaha  pengembangan amal usaha 
pendidikan Muhammadiyah”. (Berita Resmi Muhammadiyah No.01/ Tahun 2005.).   
         Hal ini juga diperumit oleh munculnya problematika pendidikan secara universal 
terkait Pertama, confusion (kekacauan) dalam ilmu-ilmu agama. Gejalanya sudah menyebar 
apa yang disebut oleh Syamsuddin Arif sebagai “kanker epistemologis” (Syamsuddin 
Arif,2010:140).  Kanker jenis ini telah melumpuhkan kemampuan menilai (critical  power) 
serta mengakibatkan kegagalan akal (intellectual failure), yang pada gilirannya 
menggerogoti keyakinan  dan keimanan, dan akhirnya menyebabkan kekufuran dan 
kedua, sekulerisasi ilmu, Mulyadhi Kartanegara menyebutkan bahwa saat ini ilmu 
pengetahuan kontemporer telah mengalami sekulerisasi (Arifin, 2015).   
          Ilmu dianggap bebas nilai, ilmu di setiap peradaban selalu mengalami naturalisasi.  
Seperti yang terjadi pada masa kejayaan Yunani, dimana ilmu dan filsafat mengalami 
helenisasi (peng-Yunani-an), lalu Kristeniasasi pada masa Romawi, Islamisasi pada masa 
kejayaan umat Islam, dan kemudian westernisasi setelah masa renaisans. Sebagai 
buktinya menurut Mulyadhi, kenapa para ilmuwan besar seperi Laplace, Darwin, dan 
Frued, dengan pengetahuan mereka  yang mendalam tentang fenomena alam, justeru 



  Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 

  Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila 

 

106 

menolak keberadaan Tuhan. Padahal menurut pengalaman, penemuan-penemuan ilmiah 
tersebut justeru memperkuat keyakinan akan keberadaan  dan kebijaksanaan Tuhan. 

Berdasarkan perspektif mikro, A. Chaedar Al-Wasilah menyebut tujuh (7) 
karakteristik pendidikan unggul, yaitu : (1)Visi dan misi sekolah yang jelas; (2) Komitmen 
tinggi tenaga kependidikan untuk unggul; (3) Kepemimpinan yang mumpuni; (4) Kualitas 
pembelajaran yang unggul; (5)Lingkungan yang aman dan teratur; (6) Hubungan yang 
baik antara rumah dan sekolah; dan (7) Monitoring kemajuan siswa berkala. (Baidarus et 
al., 2020).  
4.    Langkah Strategis 

 Konsekuensi  dari pesatnya perkembangan dan perubahan zaman yang serba 
probobalistik, maka setidaknya pendidikan Muhammadiyah harus segera dicarikan 
langkah-langkah solutif yang bersifat strategis agar dapat eksis sebagaimana tujuannya. 
Dan diantara langkah-langkah yang perlu dipikirkan bersama  adalah: 

Pertama, kaji  ulang perguruan Muhammadiyah adalah ikon medium kaderisasi. 
Tumbuh kembang sekolah kader adalah harga mati pembentukan masa depan 
Muhammadiyah. Sekolah kader hendaknya memiliki karakteristik yang koheren dengan 
berbagai  komponennya, seperti ideology, sistem pembelajaran, kurikulum dan materi 
yan disampaikan, pendidik dan sistem nilai yang dianut harus tegas. Dan menjadikan 
AIK  sebagai core activity, core system sekolah kader. Seluruh pendidik di Muhammadiyah 
adalah pendidik AIK, yang harus berkemampuan untuk melakukan transfer of value’s nilai 
dasar Muhammadiyah. Meminjam istilah Syed Muhammad Naquib al-Attas, islamisasi 
pengetahuan kontemporer (the islamization  of present-day knowledge). Dua proses saling 
berhubungan, yakni: (1) pemisahan elemen-elemen dan konsep-konsep kunci  yang 
memebntuk kebudayaan dan peradaban barat dari setiap cabang ilmu pengetahuan masa 
kini, khusuunya ilmu-ilmu humaniora. Ilmu pengetahuan masa kini menjadi problem 
karena secara keseluruhan dibangun, ditafsirkan, dan diproyeksikan melalui pandangan 
dunia, visi intelektual, dan persepsi psikologis dari kebudayaan  dan peradaban Barat 
yang sekuleris dan (2) pemasukan elemen-elemen Islam dan konsep-konsep kunci ke 
dalam setiap cabang ilmu pengetahuan masa kini yang relevan.  Pemahaman yang 
mendalam mengenai bentuk, jiwa, dan sifat-sifat Islam sebagai agama, kebudayaan, dan 
peradaban, juga mengenai kebudayaan dan peradaban barat.Penguasaan terhadap Islamic 
wordview dan oksisdentalisme (Al-Attas, 2010). 

 Kedua, Perbanyak program, silatul’amal untuk mengeliminir managemen konflik 
berlebihan.  Konflik yang tidak terarah dan membabi buta seringkali menyedot ‘energi 
kemajuan’, bahkan seringkali menjadi gurita penyakit yang meluluhlantakan ruhul jihad, 
persaudaraan, pertemanan, nilai kaderisasi, kehormatan dakwah, dan menjadi inti 
perpecahan. Lakukan quality of work life (QWL), perbanyak program yang yang lebih 
menantang, ‘berbeda’, ‘plus’, menarik  sekaligus  dapat melayani sebanyak mungkin 
pelanggan, sebab mutu=customer’s satisfaction (pelayanan utama/memberi kepuasan 
terhadap seluruh  pelanggan). 

Ketiga, pengelola perguruan Muhammadiyah wajib secara proaktif membangun 
komunikasi dengan pimpinan persyarikatan di masing-masing level. Disamping 
membangun silaturrahim juga dengan seluruh stakeholders perguruan Muhammadiyah. 
Maka dikembangkan management by objective (MBO), yakni managemen yang 
mengutamakan kepada tujuan dan menggunakan ‘objectivisme’ sebagai dasar bagi usaha 
peningkatan motivasi, evaluasi dan control kelembagaan. 



  Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 

  Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila 

 

107 

Keempat, mari kita transformasikan ruh Muhammadiyah ke dan di dalam amal 
usaha Muhammadiyah khususnya di bidang Pendidikan, yang memahami agama adalah 
praksis sosial, daya hidupnya adalah teosentris dan aktivisme.  

Kelima, menciptakan biiah hasanah (millieu), lingkungan yang nyaman, mulai dari 
infrastruktur dan fasilitas belajar yang memadai, juga lingkungan sekitar yang kondusif. 
Tak kalah pentingnya adalah pendekatan personal dan interpersonal antara pelaksana 
akademik, pelaksana administrasi, dosen, mahasiswa, dan civitas akademika lainnya 
melalui kegiatan yang cenderung lebih kekeluargaan. Gerakan silaturrahiim terprogram 
dengan induk persyarikatan dari tingkat PRM sampai ke PP Muhammadiyah, baik secara 
formal maupun melalui kegiatan akademik melalui antara lain  transforming dosen AIK 
untuk menjadi instruktur bersertifikat; inventing paket-paket kaderisasi integrative di PTM; 
pengadaan buku AIK (koordinasi dengan Majelis Diktilitbang PP Muhammadiyah); plus 
menjadikan PRM,PCM, dan PDM sebagai  labschool  dari diseminasi AIK secara kultural 
dan struktural. 
 
 SIMPULAN 
 
         Muhammadiyah hadir ditengah-tengah dinamika masyarakat untuk mengadakan 
gerakan baru yang membawa nilai kebenaran, kedamaian, keadilan khususnya di bidang 
pendidikan Islam. Kyai Dahlan meyakini sepenuhnya bahwa pendidikan merupakan segi 
yang harus diprioritaskan dan  terus menerus dikembangkan. Kyai Dahlan seolah 
memberi signal kepada kita semua anak- bangsa dan para insan pembelajar, bahwa 
pendidikan yang baik dapat menjadi ganasi dalam membangun tatanan baru ke arah 
peningkatan kualitas kehidupan masyarakat di segala bidang : agama, sosial, hukum, 
ekonomi, politik, dan budaya.  
        Dengan semangat barunya, Muhamamdiyah selalu menampilkan pendidikan  Islam 
dengan pendekatan modern, yang berupaya mengintegrasikan  pengarusutamaan ilmu 
agama dan umum, yang tidak dipisahkan antara satu dengan yang lainnya. Arah 
revitalisasi pendidikan Muhammadiyah saat ini adalah penyatuan antara pengembangan 
fondasi konseptual dan praktisi pendidikan, yakni pendidikan yang menghidupkan 
kehidupan keumatan dan kebangsaan dengan nafas kebaharuan. Dengan karakter 
pendidikan Muhammadiyah yang holistik, dimana pendidikan Muhammadiyah 
mencakup integritas sekolah/madrasah/pesantren, keluarga, dan masyarakat yang saling 
mendukung.  Pendidikan holistik ini pada gilirannya diharapkan menjadi solusi terbaik, 
apalagi dibantu teknologi yang semakin sophisticated, maka AIK (Al-Islam 
Kemuhammadiyahan) atau juga Al-Islam dan Ismuba (Al-Islam, Kemuhammadiyahan 
dan Bahasa Arab) adalah core system dari pendidikan holistik ala Muhammadiyah. Inti 
sistem inilah yang akan memandu integrasi imn dan kemajuan yang selalu memerlukan 
penguatan dari berbagai aspek.  
        Dan dari penguatan inilah yang telah menghadirkan  20.233 TK/KB/PAUD, 2.817 
MI/SD, 1.826 MTs/SMP, 440 Pesantren, 1.364 MA/SMA/SMK, 171 PTMA, 355 Rumah 
sakit dan Klinik, 562 Panti Asuhan yang tersebar di seluruh penjuru tanah air, bahkan di 
manca negara seperti Universiti Muhammadiyah Malaysia (UMAM), TK ABA Kairo 
Mesir, dan Muhammadiyah Australia Clolege (MAC) di Melbourne Australia, yang 
kesemuanya berdiri tegak untuk kemajuan bangsa dan pencerahan semesta. Dalam 
konteks inilah, urgensi blue print (cetak biru) pendidikan Muhammadiyah perlu 
direvitalisasi ulang dan disosialisasikan  untuk menentukan keberlanjutan bangsa dan 



  Al-Murid : Jurnal Pemikiran Mahasiswa Agama Islam 

  Agus Rahmat Nugraha, Wati Karmila 

 

108 

keunggulan dalam persaingan global abad 21, sekaligus untuk memperjelas peran 
pendidikan dalam tahapan proses pembangunan bangsa, kesinambungan pendidikan 
antar level dan jenjang dan juga yang tak kalah pentingnya, bahwa pendidikan Islam 
adalah  arah dari agama dan gerakan sosial di Indonesia. 
 
DAPTAR PUSTAKA 
 
Al-Attas, S. N. (2010). Islam dan Sekularisme. Institut Pemikiran Islam dan Pembangunan 

Insan (PIMPIN). 
Arifin, S. (2015). Rekonstruksi al-islam-kemuhammadiyahan (aik) perguruan tinggi 

muhammadiyah sebagai praksis pendidikan nilai. Edukasi, 13(2), 294533. 
Baidarus, B., Hamami, T., Suud, F. M., & Rahmatullah, A. S. (2020). Al-Islam dan 

kemuhammadiyahan sebagai basis pendidikan karakter. AL-ASASIYYA: Journal Of 
Basic Education, 4(1), 71–91. 

Lickona, T. (2012). Mendidik Untuk Membentuk Karakter: Bagaimana Sekolah dapat Memberikan 
Pendidikan Sikap Hormat dan Bertanggung Jawab (Penerjemah: Juma Abdu Wamaungo 
(ed.)). Bumi Aksara. 

Lubis, A., Muhammadiyah, P., & Abduh, M. (1993). Suatu studi perbandingan. Bulan 
Bintang. 

Mahmud. (2011). Metode Penelitian Pendidikan. Pustaka Setia. 
Mulkhan, A. M. (1990). Pemikiran KH. Ahmad Dahlan Dan Muhammadiyah. Bumi Aksara. 
Nakamura, M. (2019). Muhammadiyah Sebagai Gejala Perkotaan, Dalam Muhammadiyah Kini 

& Esok. Pustaka Panjimas. 
Shomad, A. (2017). Hukum islam: Penormaan prinsip syariah dalam hukum indonesia. Kencana. 
Wiliam, F. O. (2002). Educational Ideologies: Contemporery Expression of Educational 

Philosophies ( terj. O. I. Naomi (ed.)). Pustaka Pelajar. 
UU No. 20 Tahun 2003, tentang Sistem pendidkan Nasional, Pasal 1 
SM No.10 TH. Ke-91//16-31 Mei 2006M,  
 


